
Jahrbuch für Historische Bildungsforschung 31
Wandel und Verflechtung von Bildungsungleichheiten,
Bildungsinstitutionen undGesellschaft im langen 20.
Jahrhundert

Max Schellbach
Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung. Soziale Ungleichheit
als Thema der Jugend- und Sozialarbeit mit migrantischen
Jugendlichen im München der 1970er und 1980er Jahre
DOI: 10.25658/e0sp-1w19

jb-historische-bildungsforschung.de

Erstmalig erschienen 2025 unter der CC-Lizenz BY-NC-ND 4.0

ISBN 978-3-7815-2749-2 – ISSN 0946-3879

Die DeutscheNationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografischeDaten sind im Internet abrufbar
über dnb.d-nb.de.

https://orcid.org/0009-0009-0816-6252
https://dx.doi.org/10.25658/e0sp-1w19
https://jb-historische-bildungsforschung.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://dnb.d-nb.de


127

Max Schellbach

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung. 
Soziale Ungleichheit als Thema der Jugend- und 
Sozialarbeit mit migrantischen Jugendlichen im 
München der 1970er und 1980er Jahre

Zusammenfassung 
In den 1970er Jahren erschienen migrantische Jugendliche als öffentliche Prob-
lemfigur in der gesellschaftlichen Aushandlung von Migration. Das zeigte sich 
auch in außerschulischen Bildungsprogrammen für migrantische Kinder und 
Jugendliche. Der Beitrag nimmt exemplarisch die Wissensproduktion und ein 
Modellprogramm zur außerschulischen Jugendarbeit am Deutschen Jugend-
institut München in den 1970er und -80er Jahren in den Blick. Es wird darin 
zum einen analysiert, wie und auf welcher Wissensgrundlage die soziale Un-
gleichheit migrantischer Jugendlicher dargestellt wurde, zum anderen wird das 
Spannungsverhältnis zwischen sozialkritischen Forderungen und einer Kultur-
alisierung migrantischer Jugendkulturen diskutiert.

Schlagworte: Migration, Sozialarbeit, Soziale Ungleichheit, Kultur, 
Chancengleichheit

Abstract 
In the 1970s, migrant youths appeared as a public problem in the social nego-
tiation of migration. This was evident not only at school but also in extracurri-
cular educational programs for migrant children and young people. The article 
exemplarily views at the production of knowledge and a case study for non-
school youth work carried out by the German Youth Institute in Munich in the 
1970s and -80s. On the one hand, the article analyzes how the social inequality 
of migrant youth was depicted and what knowledge informed this representa-
tion, on the other hand the article discusses the tension between socio-critical 
demands and the culturalization of migrant youth cultures.

Keywords: migration, social work, social inequality, culture, equality of 
opportunity

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19


128

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

1	 Einleitung
Mit großer Sorge blickte die Öffentlichkeit auf die Kinder und Jugendlichen der 
Arbeitsmigrant*innen, die in den 1970er Jahren durch Familienzusammenfüh-
rungen im bundesrepublikanischen Alltag immer stärker sichtbar waren. Unter 
der Überschrift „Ausländerkinder – ‚ein sozialer Sprengsatz‘“ veröffentlichte Der 
Spiegel am 23. Oktober 1978 eine vielbeachtete Reportage.1 Nur 42 % der „Aus-
länderkinder“ schafften demnach in Nordrhein-Westfalen den Hauptschulab-
schluss.2 Mit nur minimalen Aussichten auf einen Ausbildungsplatz drohte ihnen 
die Arbeitslosigkeit. Schon 1975 betrug in Düsseldorf die Arbeitslosenquote bei 
„ausländischen“ Jugendlichen 51 %; ein Anstieg der Kriminalitätsrate erschien für 
viele wahrscheinlich. Auf Basis eines „gesunden Volksempfinden[s]“ stand fest, 
dass „die große Woge jugendlicher ausländischer Krimineller noch bevor[steht].“3 
Mit diesem warnenden Urteil war Der Spiegel nicht allein. Auf bundespolitischer 
Ebene mahnte bereits 1976 der sozialdemokratische Ministerialdirigent im Bun-
desministerium für Arbeit und Sozialordnung, Wolfgang Bodenbender:

„Es ist nicht nur eine humanitäre Frage, ob unser Land den insgesamt 1 Millionen 
ausländischen Kindern und Jugendlichen gute Entwicklungschancen bietet, sondern 
eine Frage der sozialen Stabilität unseres Landes […]. Jeder, der in Kategorien sozia-
ler Prozesse denken kann, der weiß, daß das, was sich hier anbahnt, sozialer Zünd-
stoff mit Zeitzünder ist.“4

Diese Darstellungen und alarmierenden Töne verdichteten sich um die öffent-
liche Problemfigur des migrantischen Jugendlichen. Für viele Zeitgenoss*innen 
deuteten die Jugendlichen nicht nur auf das Scheitern bisheriger pädagogischer 

1	 O. V. 1978. 
2	 Das begriffliche Instrumentarium zur Beschreibung von Migrationsphänomenen ist selbst Aus-

druck von gesellschaftlichen Machtverhältnissen (vgl. Alexopoulou 2019, S. 50f.). Im Folgenden 
werden Quellenbegriffe wie z. B. „Ausländerkinder“ als solche gekennzeichnet. Damit verweist 
die Arbeit auf den Konstruktions- und Zuschreibungsprozess, durch den mit der Kategorie der 
‚Ausländer‘ andere, als nicht (volks-)deutsch wahrgenommene Minderheiten in der Bundes-
republik markiert wurden. Aus pragmatischen Gründen werden die Nachkommen der italieni-
schen, griechischen, spanischen und türkischen Arbeitsmigrant*innen in der Bundesrepublik 
als migrantisch bezeichnet. Diese Benennung ist nicht frei von Widersprüchen. Sie impliziert 
eine binäre Differenz zwischen migrantisch und nicht-migrantisch, wobei die ‚Migrant*innen‘ 
als distinkte und homogene Gruppe, als das ‚Andere‘, gegenüber der nicht-migrantischen 
Mehrheitsgesellschaft markiert und hervorgebracht werden. 

3	 O. V. 1978, S. 89; 91. 
4	 Zit. n. Nohl 2014, S. 25. Noch 1978 beschrieb der CDU-Bundestagsabgeordnete Albrecht Hasin-

ger die Zukunft der migrantischen Jugendlichen als „Neue Soziale Frage“ (Deutscher Bundestag 
1978, S. 7713). Würden nicht umfangreiche Bildungsprogramme für migrantische Kinder und 
Jugendliche eingeführt, könnten sich „in unseren Großstädten Zustände wie in New York entwi-
ckeln“, prophezeite Hasinger mit dem Blick auf den gewaltvollen Protest der afroamerikanischen 
Bevölkerung gegen Ungleichheit und Diskriminierung Anfang der 1960er Jahre. Ebd., S. 7714. 



129

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Bemühungen hin. Sie wurden in der bundesrepublikanischen Gesellschaft, die 
sich ethnisch und kulturell diversifizierte und dabei neue Formen sozialer Un-
gleichheit problematisierte, auch als Ausdruck neuer Konfliktlagen gelesen.5 Im 
Folgenden wird der Frage nachgegangen, wie sich die Jugend- und Sozialarbeit 
in der Bundesrepublik der 1970er und 1980er Jahre in öffentliche (Bildungs-)
Diskurse einbrachte und dabei spezifische Deutungsmuster, aber auch Lösungs-
ansätze zur sozialen Frage des Aufwachsens migrantischer Jugendlicher ent-
wickelte.
Seit den frühen 1970er Jahren boten ehrenamtliche sozialpädagogische Ini-
tiativgruppen Lösungsmöglichkeiten für die schulischen Probleme der mig-
rantischen Kinder und Jugendlichen an. Die meisten Initiativgruppen stellten 
Lern- oder sogenannte ‚Sozialisationshilfen‘ im Rahmen von Hausaufgabenhil-
fen, Spielnachmittagen oder offenen Freizeitangeboten bereit.6 Die Rede von 
‚Sozialisationshilfen‘ war jedoch ambivalent. Einerseits war sie von dem Bemü-
hen motiviert, einer prekären Bevölkerungsgruppe Unterstützungsangebote 
zukommen zu lassen und dadurch soziale Ungleichheit zu reduzieren. Anderer-
seits brachten diese Versuche der Aufhebung von Ungleichheit auch neue For-
men des Ausschlusses hervor. Sie reproduzierten das Bild der ‚Ausländer‘ und 
ihrer Familien als Problemgruppe mit ‚Sozialisationsdefiziten‘, die pädagogisch 
gesondert bearbeitet werden müssten. Das fand seinen Ausdruck in der ‚Aus-
ländersozialarbeit‘ der 1970er Jahre. In den 1980er Jahren sollten demgegen-
über stärker die kulturellen Ressourcen der Migrant*innen wertgeschätzt wer-
den, was zur Entstehung einer ‚Interkulturellen Sozialarbeit‘ führte.7
In der Historischen Bildungsforschung wurde zuletzt auf die Vielfalt der Ent-
stehungskontexte und die heterogenen Interessenlagen in der Verhältnisbe-
stimmung von Migration und Bildung im späten 20. Jahrhundert aufmerksam 
gemacht. Eine schematische Darstellung einer defizitorientierten ‚Ausländerpä-
dagogik‘ der 1970er Jahre und einer ressourcenorientierten ‚Interkulturellen Päd-
agogik‘ im Folgejahrzehnt wird damit problematisiert.8 Eine umfassende Ausein-
andersetzung mit den sozialpädagogischen Reaktionen auf migrationsbedingte 

5	 Vgl. Thomsen Vierra 2018, 121f. Für eine Perspektive über den bundesrepublikanischen Diskurs 
über Migration und soziale Ungleichheit im späten 20. Jahrhundert vgl. Reinecke 2021, S. 13–19. 

6	 Vgl. Lehman 2019b, 237f. 
7	 Für einen Überblick über sozialpädagogische Reaktionen auf die migrationsbedingte Plurali-

sierung der Bundesrepublik vgl. Spies 2021. Für eine umfassende disziplinhistorische Verortung 
der ‚Ausländer‘- und späteren ‚Interkulturellen Pädagogik‘ vgl. Nohl 2014, S. 17–88. 

8	 Für Diskussion des „Muttersprachlichen Unterrichts“ für Migrant*innen in den 1970er und 
-80er Jahren, aber auch zum Verhältnis von Sozialkritik und Defizitorientierung vgl. Zloch 
2023, 336–419, 484–514. Zu den Debatten um die Schulpflicht und Chancengleichheit für Mi-
grant*innen allgemein in der Bundesrepublik vgl. Lehman 2019b, S. 117–196; Thomsen Vierra 
2018, S. 121–162. Zur Kritik an der These eines Paradigmenwechsels von der ‚Ausländer‘- zur 
‚Interkulturellen Pädagogik‘ vgl. Eigenmann 2018. 



130

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Pluralität in der Bundesrepublik in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts steht 
allerdings noch aus. Zwar gibt es eine reichhaltige Literatur zum Umgang der 
‚Kritischen Sozialarbeit‘ der 1970er Jahre mit gesellschaftlichen ‚Randgruppen‘.9 
Inwiefern dazu auch migrantische Jugendliche zählten und ob auch sie Adres-
sat*innen von Emanzipationsbemühungen oder der Verwirklichung von Chan-
cengleichheit waren, wie es der politische Leitgedanke der Bildungsreform der 
1960er und -70er Jahre war, wurde in der Historischen Bildungsforschung bisher 
wenig thematisiert. Mit diesem Fragenkomplex versteht sich der Beitrag als Teil 
einer Historisierung bildungspolitischer und pädagogischer Problematisierun-
gen von sozialer Ungleichheit im langen 20. Jahrhundert.10

Die Argumentation wird fallbezogen geführt, indem ein sozialpädagogisches 
Programm in München in den Blick genommen wird. Die Befunde werden 
um eine Analyse der sozialpädagogischen Wissensproduktion des Deutschen 
Jugendinstituts (DJI) im Untersuchungszeitraum ergänzt. Neben anderen For-
schungsinstitutionen, die sich seit den 1970er Jahren mit der Bildungssituation 
der Nachkommen von Arbeitsmigrant*innen beschäftigten, war das DJI ein be-
sonders prominenter Akteur im Diskurs um außerschulische Bildungsarbeit für 
Migrant*innen.11 Das Quellenkorpus wird aus Publikationen des DJI und Archi-
valien zu dessen sozialpädagogischen Modellprogrammen aus dem Stadtarchiv 
München gebildet. Die Quellen werden durch den zeitgenössischen sozialpäd-
agogischen Fachdiskurs kontextualisiert.
Aus der methodischen Perspektive der Wissensgeschichte wird genauer danach 
gefragt, wann und mit Bezug auf welche Theorien und Wissensbestände im 
DJI die Differenz und die Entwicklungschancen migrantischer Jugendlicher de-
battiert und welche Empfehlungen für sozialpädagogische Programme daraus 
abgeleitet wurden.12 Im Mittelpunkt steht dabei die Prämisse, dass das, was in 
einer Gesellschaft als ‚Migration‘ verstanden und erlebt wird, in hohem Maße 
von Wissen und Kategorien abhängt und somit historisch wandelbar ist.13 Die 
Markierung erfolgt dabei unter Rückgriff auf Wissen über Herkunft, Ethnizität 
und kulturelle Differenz der „Migrationsanderen“, die als fundamental anders 

  9	 Zur Geschichte der ‚Kritischen Sozialarbeiterbewegung‘ vgl. Templin 2015. Zum Umgang mit 
der wahrgenommenen Differenz von türkischen Familien der Arbeitsmigrant*innen in West-
berliner Kinderläden vgl. Baader 2020. 

10	 Für einen Überblick über den Diskurs der Bildungsreform in den 1960er und 1970er Jahren 
und das Schlagwort der Chancengleichheit vgl. Rudloff 2014; Kössler/Steuwer 2020; Wagner 
2022; Wenk 2020. 

11	 Vgl. Jungk 2021, S. 27 
12	 Allgemein zur Wissensgeschichte vgl. Sarasin 2011. Für eine Wissensgeschichte sozialer Un-

gleichheit vgl. Reinecke/Mergel 2012. Diese Perspektive besitzt auch Potential für neue Ein-
sätze in der historischen Kindheits- und Jugendforschung, vgl. Kössler/Steuwer 2020. 

13	 Für eine reflexive Perspektive auf Migrationsphänomene in historischen Studien vgl. Espahan-
gizi 2022, S. 26–28 sowie Reinecke/Löhr 2024, S. 2. 



131

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

repräsentiert und von einer Mehrheitsgesellschaft abgegrenzt werden. Im Kon-
text postkolonialer Theorien wird dabei von Prozessen der Kulturalisierung und 
von Othering gesprochen.14

Der Beitrag gliedert sich in drei Abschnitte. Das Kapitel 2 fokussiert die He-
rausbildung sozialpädagogischer Angebote für migrantische Jugendliche und 
die Wissensproduktion des DJI. Kapitel 3 untersucht ein Modellprojekt zur Ju-
gendarbeit am DJI im Raum München, das im Kapitel 4 daraufhin befragt wird, 
welches Wissen über migrantische Jugendliche produziert wurde und welche 
Schlüsse für den sozialpädagogischen Diskurs abgeleitet wurden.

2 	Die Entstehung und Kritik migrationsbezogener 
Bildungsprogramme im außerschulischen Raum

Mit dem Anwerbestopp vom 23. November 1973 zeichnete sich ab, dass es sich 
bei der ‚Gastarbeitermigration‘ nicht um ein vorübergehendes Phänomen han-
delte. Durch Familienzusammenführungen und den Nachzug von Kindern und 
Jugendlichen rückte die Präsenz der ‚zweiten Generation‘ als Bevölkerungsgrup-
pe in den Fokus hitzig geführter gesellschaftlicher Debatten um Migration.15 
Doch schon seit Mitte der 1960er Jahre wurde über die schulische Bildung der 
Kinder und Jugendlichen der Arbeitsmigrant*innen debattiert.16 In der Bundes-
republik wurde auf der Kultusministerkonferenz von 1964 beschlossen, dass mi-
grantische Kinder und Jugendliche in das deutsche Regelschulsystem integriert 
werden sollen. In der rückblickend als Phase der ‚Ausländerpädagogik‘ beschrie-
benen Zeitspanne der 1960er und 1970er Jahre bestand das zentrale Ziel darin, 
dass die Schüler*innen die deutsche Sprache erlernen sollten, die als Schlüssel 
für eine erfolgreiche Bildung angesehen wurde. Mit den KMK-Empfehlungen 
von 1971 sollte allerdings auch ein „Muttersprachlicher Unterricht“ für die Kin-
der von ‚Ausländern‘ angeboten werden, der die Rückkehrfähigkeit der mig-
rantischen Kinder und Jugendlichen in ihre Herkunftsländer fördern sollte.17

Wie das Spannungsverhältnis von Integration und Rückkehrförderung in die 
schulische Praxis umgesetzt werden sollte, blieb jedoch auch in den 1970er Jah-
ren umstritten. Wie Stephanie Zloch betonte, konnte es allein schon aufgrund 
der Vielzahl an Akteur*innen mit unterschiedlichen Erwartungshorizonten zur 

14	 Der Begriff der „Migrationsanderen“ wurde von Paul Mecheril geprägt (Mecheril 2010, S. 17). 
Theoretische Anleihen ziehen postkoloniale Theorien aus den Werken der Kulturwissen-
schaftler Edward Said, Stuart Hall und Gayatri Chakravorty Spivak. Vgl. Siouti/Spies/Tuider/
Unger/Yildiz 2022. 

15	 Vgl. Stokes 2022, S. 142f. 
16	 Vgl. Lehman 2019b, S. 120–125; Thomsen Vierra 2018, S. 122–135. 
17	 Vgl. Zloch 2023, S. 337–343. 



132

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Frage der Integration keine einheitliche bildungspolitische Linie geben.18 In die-
se vielfältige Diskussion über die angemessene Beschulung von Migrant*innen 
brachten sich ab Anfang der 1970er Jahre auch wissenschaftliche Institutionen 
ein.19

Dabei stand nicht allein das Bildungssystem im Fokus der Debatten. Im Be-
reich der Jugend- und Sozialarbeit stellten bereits seit den frühen 1970er Jahren 
studentische und zivilgesellschaftliche Initiativgruppen Angebote für migranti-
sche Kinder und Jugendliche bereit. Neben Hausaufgabenhilfen wurden später 
auch Begleitprogramme zum Erlangen von Hauptschulabschlüssen oder Infor-
mationskurse für Ausbildungsprogramme für die Kinder und Jugendlichen der 
Arbeitsmigrant*innen konzipiert.20 Später traten zunehmend sozialwissenschaft-
liche Forschungsinstitutionen wie das DJI in München an die Initiativgruppen 
heran, um die heterogene sozialpädagogische Praxis wissenschaftlich zu unter-
suchen und professionelle Handlungsoptionen zu entwerfen.21 So befragten die 
Sozialwissenschaftler Ünal Akpinar, Andés López-Blasco und Jan Vink insgesamt 
267 Initiativgruppen nach ihren Angeboten und alltäglichen Erfahrungen mit 
den migrantischen Kindern und Jugendlichen. Die Ergebnisse wurden 1976 
unter dem Titel „Pädagogische Arbeit mit ausländischen Kindern und Jugend-
lichen. Bestandsaufnahme und Praxishilfen“ veröffentlicht.22

Ausgehend von einer Analyse institutionalisierter Bildung konnten die Verfasser 
zunächst feststellen, dass die ‚zweite Generation‘ im Schulsystem kaum Erfolge 
verzeichnen konnte: Knapp zwei Drittel der ‚ausländischen‘ Schüler*innen ver-
ließen die Hauptschule ohne einen Abschluss.23 Die Ursache für Benachteiligun-
gen verorteten sie nicht einfach in rein schulischen Leistungsschwierigkeiten, 
sondern in einer Differenz im Bildungs- und Wertehorizont zwischen der Schule 
und dem Elternhaus der Migrant*innen. Die „Wertorientierungen ausländischer 
Familien [weichen] noch stärker als die deutscher Unterschichtfamilien von den 
Normen der Schule“ ab.24 Damit ergebe sich ein „Widerspruch zwischen dem 
theoretischen Anspruch auf gleiche Bildungsmöglichkeiten und den praktischen 
Möglichkeiten der Schule, ihr Versprechen von Chancengleichheit einzulösen, 

18	 Vgl. ebd., S. 609. Heterogene Zielvorstellungen entwickelten sich nicht nur auf Länderebene. 
Auch in Kirchen und Gewerkschaften und selbst innerhalb nationaler Gruppierungen von 
Arbeitsmigrant*innen wurden die Fragen einer angemessenen Beschulung und die darauf 
aufbauenden Fragen von Integration und Rückkehrförderung konfliktreich diskutiert. Vgl. 
ebd., S. 347. 

19	 Vgl. Jungk 2021, S. 20; Demiriz 2021, S. 179. 
20	 Vgl. Auernheimer 2016, S. 38; vgl. Jungk 2021, S. 20; Lehman 2019b, 137f. 
21	 Die Wissensbestände zur sozialpädagogischen Praxis mit migrantischen Kindern und Jugend-

lichen befanden sich Mitte der 1970er Jahre erst im Aufbau. Vgl. Jungk 2021, 27f. 
22	 Akpinar/López-Blasco/Vink 1980. 
23	 Vgl. ebd., S. 18. 
24	 Ebd., S. 44. 



133

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

da die unterschiedlichen Startchancen kaum nivellierbar sind.“25 Um Ungleich-
heiten aufzuheben, seien massive Investitionen in das Bildungssystem und eine 
Vernetzung von schulischen und außerschulischen Bildungsinstitutionen not-
wendig.
Mit dem Begriff der Chancengleichheit griff die Studie ein zentrales Schlagwort 
auf, dass die Diskussionen zur Bildungsreform in der sozialliberalen Regierungs-
zeit in den späten 1960er und 1970er Jahren in entscheidendem Maße prägte. 
Das Ziel bestand darin, die Gesellschaft demokratischer und gerechter zu ge-
stalten. Ein einflussreiches Feld der Reformbemühungen war dabei die Schule. 
Wie in der historischen Forschung betont wurde, änderten sich in dem Zeit-
raum auch die Erklärungsmodelle für soziale Ungleichheit.26 Bisherige biologi-
sche Erklärungsmodelle wurden nun durch die Rezeption von Sozialisations-
theorien in den Hintergrund gedrängt. Ungleichheit im Bildungssystem wurde 
auf ‚soziokulturelle Benachteiligung‘, ‚schichtspezifische‘ Erziehungspraktiken 
und ‚familiäre Sozialisation‘ zurückgeführt. Gesellschaftlichen ‚Randgruppen‘ 
sollte ‚kompensatorische Erziehung‘ zukommen, um herkunftsbedingte Unter-
schiede auszugleichen und damit chancengleiche Bildung im Schulsystem zu 
ermöglichen.27 Die bildungsreformerischen Bemühungen wiesen allerdings eine 
Ambivalenz auf: Über den Bruch der Studentenbewegung und den Einfluss der 
Bildungsreform hinaus finden sich in den Werken einflussreicher Autoren der 
‚Kritischen Erziehungswissenschaft‘ stereotypisierende Darstellungen unterer 
Gesellschaftsschichten.28

Diese Ambivalenz zeigte sich auch in der einflussreichen Studie des DJI zu au-
ßerschulischen Bildungsprogrammen für Migrant*innen. Sie plädierte für einen 
Abbau von Ungleichheiten, identifizierte aber gleichzeitig bei migrantischen Be-
völkerungsgruppen defizitäre Orientierungsmuster, auf die pädagogisch reagiert 
werden müsse. In dieser Stoßrichtung folgte die Studie einer Vielzahl pädago-
gischer Veröffentlichungen der Zeit, die trotz sozialkritischen Impetus Defizite 
bei migrantischen Kindern und Jugendlichen ausmachte.29 Im Rückgriff auf die 
Sozialisationstheorie Bernsteins bestimmte für die Autoren am DJI die primäre 
Sozialisation von Migrant*innen ihre Schichtzugehörigkeit zu Arbeiter*innen-
familien. Ihre Lebensbedingungen seien geprägt durch den „Hinterhof, die 
Straße, das Stadtviertel, die Fernsehwelt“, die keine intellektuell-kreativen und 
affektiv-sozialen Fähigkeiten fördern würden.30 Solche Fähigkeiten seien jedoch 

25	 Ebd., S. 44. 
26	 Vgl. Rudloff 2014, S. 231. 
27	 Vgl. Kössler/Steuwer 2020, S. 191–194. 
28	 Vgl. Wagner 2022, S. 276. Paternalistische Züge lassen sich auch bei kritischen Pädagog*innen 

und Lehrer*innen nachweisen, die die Lebenswelt von Hauptschüler*innen als rückständig 
und defizitär deuteten. Vgl. Wenk 2020, S. 235–243. 

29	 Vgl. Nohl 2014, S. 26. 
30	 Akpinar/López-Blasco/Vink 1980, 78f. 



134

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

notwendig, um im mittelschichtsorientierten Schulsystem Erfolg zu haben. Mit 
Beunruhigung stellten die Wissenschaftler des DJI fest, dass viele Versuche, eine 
inhaltlich orientierte und zielgerichtete pädagogische Arbeit in Jugendzentren 
mit migrantischen Jugendlichen umzusetzen, scheiterten. In moralisierendem 
Duktus wurde angemerkt, dass die Jugendlichen in Jugendzentren hauptsäch-
lich den Wunsch nach Tanzveranstaltungen und dem Hören von Schallplatten 
äußerten. Kritisch erwähnt wurde zwar, dass die Angebote in den Jugendzentren 
häufig „mittelschichtsorientiert“ seien und sich an „bereits motivierte und auf-
stiegsorientierte Jugendliche“ richteten.31 Die Freizeitbedürfnisse migrantischer 
Jugendlicher erschienen den sozialkritischen Wissenschaftlern trotzdem als zu 
passiv, zu konsumorientiert und damit als bildungsfern. 
Die Ursache für Ungleichheiten erblickten die Wissenschaftler*innen aber auch 
in einem Kulturkonflikt. Der Annahme von getrennten, nicht miteinander kom-
patiblen homogenen Kultursphären folgend, konstatierten die Autoren des DJI 
bei den Arbeitsmigrant*innen einen „Widerspruch zwischen der Kultur des 
Herkunftslandes und der des Aufnahmelandes.“32 Sie bezogen sich dabei auf 
die 1976 publizierte soziologische Studie „Die Zweite Generation“ von Achim 
Schrader, Bruno Nikles und Hartmut Griese. In einer solchen Darstellung zeigt 
sich eine Tendenz zur Kulturalisierung migrantischer Milieus. In der Form eines 
Modernitätsgefälles wurde die Kultur der Arbeitsmigrant*innen als Ausdruck 
von agrarisch-feudalen Deutungsmustern dargestellt. Diese würde nur wenig 
Orientierungshilfen in der modernen bundesrepublikanischen Industriegesell-
schaft und deren Bildungssystem bieten.33 In diesen Prämissen, die die Studie 
mit Programmen der ‚Ausländerpädagogik‘ der 1970er Jahre teilt, lässt sich ein 
assimilatives Gesellschaftsmodell erkennen. Die Probleme der Sozialisation wur-
den allein auf Seiten der migrantischen Kinder und Jugendlichen identifiziert, 
während ein bundesrepublikanischer Wertehorizont als einheitlicher und unhin-
terfragter Zielpunkt erscheint.
Würden intensive Bildungsprogramme ausbleiben, sei auch zukünftig mit einem 
Anstieg von Konflikten zu rechnen. In der Darstellung der Zukunftsszenarien griff 
die Studie dabei auf den zeitgenössisch weit verbreiteten Diskurs um ‚Ausländer-
ghettos‘ zurück. Wie Christiane Reinecke zeigen konnte, wurde bereits seit den 
1960er Jahren mit Blick auf einen vermuteten zahlenmäßigen Anstieg von Mi-
grant*innen und migrantische Siedlungsmuster in westdeutschen Großstädten 
vor sozialer Desintegration und gesellschaftlichen Konflikten zwischen der deut-
schen und der nicht-deutschen Bevölkerung gewarnt.34 In alarmierendem Ton 

31	 Ebd. 
32	 Ebd., S. 60 
33	 Vgl. Schrader/Nikles/Griese 1979, S. 91–94. 
34	 Zur Einordnung des Diskurses um ‚Ausländerghettos‘ und den darauf aufbauenden städti-

schen Maßnahmen wie Zuzugssperren, die eine Konzentration von Migrant*innen in soge-



135

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

wies die Studie des DJI auf die Gefahr einer sich „verstärkende[n] Ghettoisierung 
ausländischer Familien“ hin und sprach sich gegen eine Gründung nationaler 
Schulen oder die Einrichtung nationaler Klassen für die Nachkommen der Ar-
beitsmigrant*innen aus, da diese „de facto die Isolation in ein nationales Getto“ 
bedeuten würden.35 Um auch eine „Ghettoisierung“ migrantischer Jugendlicher 
in der Freizeit zu verhindern, müsste die Jugendarbeit gemischte Gruppen von 
deutschen und „ausländischen“ Jugendlichen forcieren.36 Dadurch sollte die „Bil-
dung einer ausländischen Subkultur [unterbunden werden – M. S.], in der sich 
ausländische Jugendliche gegen die deutsche Umwelt und ihre gesellschaftli-
chen Einrichtungen solidarisieren“.37 In Übereinstimmung mit medialen Berichten 
skizzierte die Studie des DJI migrantische Jugendgruppen als bedrohliche Unter-
schicht und damit als Gefahr für die soziale Ordnung, da von ihnen eine latente 
Gewaltbereitschaft gegen die deutsche Mehrheitsgesellschaft ausgehe.38

An diesem Punkt lässt sich bereits die Ambivalenz der sozialwissenschaftlichen 
Forschung zum sozialpädagogischen Umgang mit migrantischen Jugendlichen 
nachvollziehen. Zwar wurde in sozialkritischem Duktus schulische Chancenun-
gleichheit kritisiert und eine umfassende Professionalisierung außerschulischer 
Bildungsprogramme eingefordert. Gleichzeitig wurden unter Rückgriff auf So-
zialisationstheorien neue soziale Hierarchien und Ausschlüsse produziert. Mi-
grant*innen wurden als bildungsferne Bevölkerungsgruppe konstruiert, deren 
Wertehorizont in Distanz zu dem der Bundesrepublik stand und mitunter Kon-
flikte hervorrief. Umgekehrt erschien das Sozialisationsmilieu von Einkommens-
gruppen der bundesrepublikanischen Mittelschicht indirekt als das einzige, das 
nicht in Konflikt mit ‚der‘ Gesellschaft trete.
Im Folgenden soll die Wissensproduktion am DJI zur sozialpädagogischen 
Praxis weiterverfolgt werden. Es wird danach gefragt, inwiefern und aufgrund 
welcher Einflüsse in den späten 1970er und frühen 1980er Jahren eine ressour-
cenorientierte Perspektive auf Migrationsphänomene gegenüber einer Defizit-
orientierung in den Vordergrund rückte.

nannten ‚überlasteten‘ Stadtgebieten verhindern sollten, vgl. Reinecke 2021, S. 260–267. 
35	 Akpinar/López-Blasco/Vink 1980, S. 18, 45. 
36	 Der Verweis auf ein drohendes ‚Ghetto‘ von ‚Ausländerkindern‘ war eine weit verbreitete Ar-

gumentation in Stellungnahmen zu Migration und Bildung in den 1970er Jahren. Das ‚Ghet-
to‘ symbolisierte den Gegenpart zu einer erfolgreichen Integration von Migrant*innen und 
veranschaulichte ein Szenario für das Scheitern pädagogischer Programme. Vgl. Zloch 2023, 
S. 339; Lehmann 2019b, S. 124. 

37	 Akpinar/Lopéz-Blaso/Vink 1980, S. 65. 
38	 Eine Reportage im Spiegel vom 25. Dezember 1977 zitierte sogar Passagen aus einem Inter-

view mit den Sozialwissenschaftlern des DJI, in denen in Bezug auf die Zukunft der ‚aus-
ländischen‘ Jugendlichen vor „unruheschaffende[n] Randgruppen“ und „militanten Rocker-
gruppen“ gewarnt wurde. O. V. 1977, S. 46, 57. Für einen Überblick über die Repräsentation 
migrantischer Jugendlicher in der westdeutschen Presse der 1970er und 1980er Jahre vgl. 
Lehman 2019a, S. 367. 



136

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

3 	Ein Modellprojekt zur Jugendarbeit mit migrantischen 
Jugendlichen in München und der Kampf um Räume im 
Sanierungsgebiet 

Eine zentrale Form der Wissensproduktion in der sich professionalisierenden er-
ziehungswissenschaftlichen Forschung zu Migrationsphänomenen waren Mo-
dellprojekte. Das galt im Besonderen für den Bereich der Schule.39 Aber auch 
der außerschulische Raum mit dem Aufgabenbereich der Jugend- und Sozial-
arbeit war Schauplatz verschiedener Modellprogramme für migrantische Ju-
gendliche.40 Als zentrales Projekt galt das „Internationale Jugendzentrum Haid-
hausen“ in München, das vom DJI begleitet und dessen Projektbericht 1983 von 
der Sozialpädagogin Ulrike Albrecht veröffentlicht wurde.41

Von 1977 bis 1980 führte das DJI im Rahmen seines Forschungsschwerpunkts 
„Ausländische Jugendliche“ ein Modellprogramm unter dem Titel „Lernortü-
bergreifendes Kooperationsmodell zur Förderung ausländischer Jugendlicher 
beim Übergang von der Hauptschule in das Berufsleben“ durch. Das Ziel war, 
Jugendarbeit mit migrantischen Jugendlichen in einem internationalen Stadt-
teilzentrum zu etablieren.42 Die Wahl fiel auf den Stadtteil Haidhausen. Die Ein-
wohner des östlich der Münchner Innenstadt gelegenen Quartiers gehörten 
überwiegend einkommensschwachen Bevölkerungsgruppen an; neben Studie-
renden und Künstler*innen waren dies insbesondere ca. 9.000 griechische und 
türkische Arbeitsmigrant*innen und deren Familien.43 Die pädagogische Arbeit 
sollte im Modellprojekt in engem Austausch zwischen Theoretiker*innen des 
DJI und den praktischen Erfahrungen aus den Initiativgruppen konzipiert wer-
den. Für den Stadtteil nahm der 1974 gegründete „Arbeitskreis für Ausländer-
fragen Haidhausen e. V.“ (AKA) mit dem von ihm betriebenen „Griechischen 
Zentrum“ eine zentrale Rolle ein.44 1978 kam es schließlich zur Gründung des 
„Internationalen Jugendzentrums Haidhausen“, in dem Bildungs- und Freizeit-

39	 Vgl. Zloch 2023, S. 492–501. 
40	 Für einen Überblick vgl. Hamburger 1987, 347f. 
41	 Vgl. Albrecht 1983. Albrecht war selbst nicht Mitarbeiterin am DJI, sondern Leiterin der Inne-

ren Mission München e. V. und bereits 1971 zusammen mit anderen für die ‚Ausländerarbeit‘ 
in München maßgeblichen Personen an der Gründung der Initiativgruppe zur Betreuung aus-
ländischer Kinder e. V. beteiligt. Vgl. Initiativgruppe zur Betreuung ausländischer Kinder e. V. 
(1972). Außerschulische Fördermaßnahmen für ausländische Kinder. Informationen und An-
regungen. München, StM DE-KOE-1992-MJZW-003. 

42	 Entwicklung von Modellmaßnahmen zur Ergänzung schulischer und außerschulischer Lern-
angebote unter Einbeziehung ausländischer Eltern. Projekt: Lernortübergreifendes Koopera-
tionsmodell zur Förderung ausländischer Jugendlicher beim Übergang von der Hauptschule 
in das Berufsleben. 1977–1980, StM DE-KOE-1992-AWO-126. 

43	 Vgl. Zölls 2011, S. 191. 
44	 Ausländerarbeit in Haidhausen. Juni 1982. Arbeitskreis Ausländerfragen Haidhausen e. V., StM 

DE-1992-AUSB-0254. 



137

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

programme für eine griechische, zwei türkische und eine italienische Jugend-
gruppe angeboten wurden. Im Folgenden soll der Projektbericht aus der Feder 
Albrechts im Zentrum der Analyse stehen. In ihm zeigen sich bereits Vorstel-
lungen zu Fragen der Integration und zum Abbau von Benachteiligungen von 
migrantischen Jugendlichen, die von der Pionierstudie des DJI abweichen.
Um die gesellschaftliche Position migrantischer Jugendlicher angemessen zu 
verstehen, blickten die Mitarbeiter*innen auf deren konkrete Lebenswelt im 
Stadtteil Haidhausen.45 In den Geschäften, Lokalen, politischen und auch reli-
giösen Treffpunkten der migrantischen Bevölkerung erkannte Albrecht Anzei-
chen von „Minderheitensubkulturen“ und „ethnischen Kolonien“ im städtischen 
Raum.46 Zur Beschreibung dieser migrantischen Quartiere griff sie auf die Studie 
„Die Bundesrepublik. Ein Einwanderungsland?“ des Soziologen Friedrich Heck-
mann aus dem Jahr 1980 zurück.47 Dieser sah in der „Einwandererkolonie“ einen 
Ort, der einen vertrauten Rückzug und eine Bewahrung kultureller Eigenstän-
digkeit angesichts einer feindlichen Umwelt und eines starken Assimilations-
drucks der Mehrheitsgesellschaft bieten sollte und konnte.48 Die Publikation 
kann als Ausdruck einer Entwicklung gedeutet werden, in der ab Mitte der 
1970er und zu Beginn der 1980er Jahre zunehmend eine subkulturelle Separa-
tion ethnischer Minderheiten in der Bundesrepublik positiv betrachtet wurde – 
mit Interesse insbesondere für Fragen der Integration und der Aufhebung von 
Benachteiligungen.49 Mit der Rezeption der Studie Heckmanns kann Albrechts 
Bericht auch als Teil einer sich formierenden kritischen Gegenöffentlichkeit zum 
dominierenden Münchner Migrationsdiskurs betrachtet werden. Nicht nur war 
Haidhausen im öffentlichen Bewusstsein der Stadtbevölkerung als „Kanaken-
viertel“ stigmatisiert; selbst auf stadtpolitischer Ebene wurde von „Ausländer-
ghettos“ in München gesprochen, die eigentlich zu verhindern seien.50

Albrecht erblickte im Stadtteil Haidhausen weniger eine defizitäre Kultur einer 
migrantischen und gefährlichen Unterschicht als eine Bevölkerungsgruppe, der 
zentrale politische Partizipationsrechte, aber auch Freizeit- und Bildungsmög-

45	 Vgl. Albrecht 1983, S. 6. 
46	 Albrecht 1983, S. 23. Kenntnis über die verschiedenen migrantischen Initiativgruppen gewann 

die Autorin aus Publikationen des AKA: Ausländerarbeit in Haidhausen. Juni 1982. Arbeits-
kreis Ausländerfragen Haidhausen e. V., S. 6, StM DE-1992-AUSB-0254. 

47	 Vgl. Heckmann 1981. 
48	 Vgl. ebd., S. 206. Heckmann plädierte dabei für „ein[en] eher positive[n] Ghettobegriff “, der 

einer Stigmatisierung der räumlichen Konzentration von Migrant*innen als Hort der Krimina-
lität und Aggression entgegengesetzt werden sollte. 

49	 Für eine Verortung dieser Veränderungen im (sozial-)pädagogischen Diskurs vgl. Schweitzer 
1994, S. 234–238. 

50	 Der SPD-Oberbürgermeister Georg Kronawitter forderte 1974 stadtteilbezogene Zuzugs-
sperren zu Vierteln mit einem hohen Anteil von ‚Ausländern‘ mit den Worten: „Wer Harlem 
und andere Ausländergettos gesehen hat, muss wissen, dass wir einer solchen Gettoisierung 
rechtzeitig einen Riegel vorschieben müssen.“ Zit. n. Reinecke 2021, S. 258. 



138

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

lichkeiten vorenthalten wurden. Dies wurde auch als eine Frage des Raums ge-
deutet: Migrantische Initiativgruppen hatten im Sanierungsgebiet Haidhausen 
permanent damit zu kämpfen, Räumlichkeiten für ihre Programme zu finden.51 
Die Unterbringung in zu kleinen, feuchten und maroden Räumen war auch 
eines der größten Probleme für den Ausbau der Jugendarbeit im Stadtteil. Ohne 
geeignete Räumlichkeiten verbrachten viele migrantische Jugendliche ihre Frei-
zeit auf öffentlichen Plätzen.52 Viele von ihnen waren arbeitslos. Den Grund da-
für sah Albrecht auch in der bayerischen Bildungspolitik, nach der migrantische 
Jugendliche im Schulsystem regulär in muttersprachlichen oder zweisprachigen 
Klassen unterrichtet wurden. Doch gerade das dort vermittelte Wissen führe 
nicht zu schulischem Erfolg. Im Jahr 1981 erreichten in München von 5.613 ,aus-
ländischen‘ Kindern und Jugendlichen nur ca. 52 % einen Schulabschluss. Ein 
Drittel der Absolvent*innen erreichte den Hauptschulabschluss. Insgesamt 1.780 
Schüler*innen verließen die Schule sogar vor der achten Klasse, ohne einen Ab-
schluss zu erlangen.53 Damit hätten die Jugendlichen geringere Chancen, eine 
Lehrstelle zu bekommen. „Ausländische Jugendliche […] stehen am Ende der 
Bildungshierarchie derjenigen, die um einen Ausbildungsplatz konkurrieren“,54 
folgerte die Verfasserin. Für die Mitarbeiter*innen des Modellprojekts waren es 
folglich nicht primär die Jugendlichen selbst oder die als pathologisch wahrge-
nommenen Sozialisationsbedingungen migrantischer Milieus, die Abweichung 
und Ungleichheit produzierten. Vielmehr artikuliert sich im Projektbericht eine 
Skepsis gegenüber den Institutionen des Wohlfahrtsstaates, die ‚ausländische‘ 
Jugendliche erst systematisch ins gesellschaftliche Abseits drängen würden. Al-
brecht sprach deshalb auch von einer „existenzielle[n] Unterprivilegierung“55 

51	 Angesichts der schlechten räumlichen und finanziellen Unterstützung drängte sich für die 
Mitarbeitenden des AKA der Verdacht auf, „daß die Regierenden in der Stadt kein Interesse 
an der Ausländerarbeit haben.“ (S. 5) Hedemann, Franz-Josef (1980): Wir brauchen endlich 
neue Räume! in: Informationsdienst des Arbeitskreises für Ausländerfragen Haidhausen e. V., 
S. 4–5, StM DE-1992-AUSB-0254. 

52	 Jugendeinrichtungen in Stadtgebieten mit einem hohen Anteil an Arbeitsmigrant*innen fehl-
ten in den 1970er Jahren nicht nur bundesweit (vgl. Scheib 1980, S. 134). Migrantische Jugend-
liche waren auch Ende des Jahrzehnts in München weder in die offene Arbeit in städtischen 
Freizeitheimen noch in die traditionelle Jugendarbeit mit deutschen Jugendlichen integriert. 
Der größte städtische Träger von Freizeitheimen für Jugendliche – der Kreisjugendring Mün-
chen-Stadt – versuchte erst ab 1981 systematisch, migrantische Jugendliche in die pädagogi-
sche Arbeit einzubinden. Kreisjugendring München-Stadt (1983): Das Ausländerprojekt des 
Kreisjugendring München-Stadt. 2. Zwischenbericht, StM DE-KOE-1992-KJR-057. Für eine 
historische Auseinandersetzung mit dem Quellenbestand zum „Ausländerprojekt“ des Kreis-
jugendring München-Stadt vgl. Schellbach 2025. 

53	 Vgl. Albrecht 1983, S. 39–41. 
54	 Ebd., S. 39. 
55	 Ebd., S. 43. 



139

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

oder von einer „institutionalisierten Außenseiterrolle“56 der ‚zweiten Generation‘ 
von Arbeitsmigrant*innen.
Im weiteren Verlauf soll im Vordergrund stehen, wie auf Basis dieses neuen 
Wissens die pädagogische Praxis in den Jugendzentren gedeutet und als Alter-
native zu den gängigen Vorstellungen von der Benachteiligung migrantischer 
Jugendlicher präsentiert wurde.

4 	Emanzipation im ‚Ghetto‘? Jugendarbeit im 
‚Internationalen Jugendzentrum Haidhausen‘

Dem Projektbericht lässt sich entnehmen, dass die Jugendgruppen im Stadt-
teil die Räumlichkeiten des Jugendzentrums mit großem Interesse annahmen, 
der Raum allerdings permanent zu knapp war. Das Erstaunliche am Dokumen-
tationsband ist, welcher Raum den Erfahrungen alltäglicher Herabwürdigung, 
Anfeindungen und Gewalttaten gegenüber den Jugendlichen außerhalb des Ju-
gendzentrums in der Straßenbahn, in der Schule oder während der Ausbildung 
gegeben wurde. Ulrike Albrecht bezeichnete diese Phänomene als „wieder-
erwachende rassistische Ausländerfeindlichkeit.“57 An dieser Charakterisierung 
sind zwei Punkte hervorzuheben: Zum einen ist die sprachliche Einordnung be-
merkenswert, galt doch im öffentlichen Bewusstsein der Bundesrepublik als ge-
sichert, dass rassistische Denk- und Handlungspraktiken nach 1945 erfolgreich 
überwunden worden waren.58 Zum anderen folgte daraus eine Neubewertung 
migrantischer Jugendgruppen. Ethnisch und national homogene Jugendgrup-
pen galten nun nicht mehr als Ausdruck von Integrationsverweigerung, son-
dern versprachen – aus Perspektive der Sozialarbeiter*innen – Schutz und Ori-
entierung angesichts einer feindlichen Umwelt. Im Gegensatz zur Pionierstudie 
des DJI hatten für Albrecht die Erfahrungen im Jugendzentrum gezeigt, dass für 
die Mehrheit der „‚Zweiten Generation‘ die nationale Gruppe der erste Schritt 
zum Erwerb von Handlungsfähigkeit ist.“59

An dieser Auseinandersetzung innerhalb des DJI lässt sich auch eine breitere 
pädagogische Debatte zum Umgang mit Migration in den 1980er Jahren nach-
vollziehen. Auch im Projektbericht ist eine Abkehr von einer ‚Defizithypothese‘ 
festzustellen, die der Sozialisation von migrantischen Kindern und Jugendlichen 
Mängel attestierte. Allmählich gewann demgegenüber nun die sogenannte ‚Dif-
ferenzhypothese‘ an Bedeutung, die von einer Eigenwertigkeit unterschiedlicher 

56	 Albrecht 1980, S. 2. 
57	 Albrecht 1983, S. 202. 
58	 Rassismus wurde als ein Problem anderer Gesellschaften wie den USA angesehen und galt 

als unvereinbar mit der Meistererzählung einer ‚geglückten‘ Demokratisierung in der Bundes-
republik. Vgl. Alexopoulou 2024, S. 23–36. 

59	 Albrecht 1983, S. 102. 



140

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Sozialisationsinhalte ausging.60 Daher gebe es auch keine Rechtfertigung, für die 
Assimilierung der Minderheiten an eine Mehrheitskultur zu plädieren. Auch die 
Position Albrechts zielte auf Anerkennung und Förderung kultureller Differenz 
und ging in Distanz zur Vorstellung einer homogenen Kultur innerhalb eines 
Landes. Diese Perspektive und das moralische Recht auf Andersheit drückte 
sich auch im Praxisbericht aus: „Warum soll Minderheiten versagt sein, was bei 
der Mehrheit gang und gäbe ist? Warum eigentlich sollen sich stigmatisierte 
Minderheiten ‚internationaler‘ verhalten als die ‚nationale Mehrheit‘?“61 Diese 
Forderungen nach kultureller Eigenwertigkeit wurden zunehmend auch im sozi-
alpädagogischen Diskurs vernehmbar. Helmut Richter wies 1982 in der sozialpä-
dagogischen Fachzeitschrift Neue Praxis darauf hin, dass „ausländische“ Subkul-
turen nicht voreilig durch „kolonisierende Pädagogisierungsstrategien“ behelligt 
werden dürfen. Stattdessen solle diesen Subkulturen „mit einem Hilfeverständnis 
im Sinne einer Hilfe zum Selbstsein“ begegnet werden. Das könne im Aufbau 
„autonomer Subkulturen“ in Stadtteilen oder Wohnquartieren gelingen.62

Ausgehend von den Gruppen wurden im „Internationalen Jugendzentrum Haid-
hausen“ verschiedene Freizeit- und Kulturprogramme angeboten. Den Jugend-
lichen sollte Raum gegeben werden, sich mit der Kultur ihres Herkunftslandes 
bzw. dem ihrer Eltern in folkloristischen Programmangeboten wie türkischen 
Volksliedern oder griechischen Tänzen auseinanderzusetzen. Großen Anklang 
habe auch ein Filmprojekt gefunden, in dem die Jugendlichen ihre eigene Frei-
zeitsituation und Konflikte im Stadtteil Haidhausen – wie beispielsweise Streit 
mit den Eltern, Rausschmiss bei McDonalds, Arbeitslosigkeit, Liebesbeziehun-
gen – darstellen konnten.63 Neben den Freizeit- und Kulturprogrammen stan-
den ihnen auch Bildungsprogramme offen, wie schulbegleitende Maßnahmen, 
Sprachkurse, Hausaufgabengruppen, Berufsvorbereitungsmaßnahmen und In-
formationsveranstaltungen in Kooperation mit dem Arbeitsamt München und 
dem Deutschen Gewerkschaftsbund.64 Die Ziele bestanden insgesamt darin, 
Lernmotivation und Durchhaltevermögen zu entwickeln und Lust auf die Ge-
staltung der eigenen Zukunft zu wecken.65

60	 Zum Überblick über die zeitgenössische Entstehung einer interkulturellen Pädagogik mit der 
damit einhergehenden Entdeckung und Wertschätzung kultureller Unterschiede vgl. Nohl 
2014, S. 50–71. 

61	 Albrecht 1983, S. 103. 
62	 Richter 1982, S. 124. 
63	 StM, DE-1992-AUSB-0254. Ausländerarbeit in Haidhausen. Juni 1982. Arbeitskreis Ausländer-

fragen Haidhausen e. V., S. 41. 
64	 Vgl. Albrecht 1983, S. 142. 
65	 Vgl. Koch/Nowak 1981, S. 46. Als positives Beispiel wurde auf den türkischen Jugendlichen Yu-

suf Toprakoĝlu verwiesen, der das Jugendzentrum in Haidhausen besuchte. Dessen Bildungs- 
und Leistungsorientierung und seine vergeblichen Bemühungen, einen Ausbildungsplatz zu 
finden, wurden der Öffentlichkeit sogar in einem zweisprachigen Erfahrungsbericht im Jahr 
1982 zugänglich gemacht. Vgl. Toprakoĝlu 1982. 



141

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Seit dem Ende der 1980er Jahre gerieten interkulturelle Ansätze, wie sie sich in 
ihren Anfängen auch im Modellprojekt in Haidhausen zeigten, jedoch zuneh-
mend in die Kritik. Der Vorwurf richtete sich dabei darauf, dass ‚Kultur‘ nach wie 
vor als zentrales Unterscheidungsmerkmal zur Kategorisierung von Personen 
herangezogen wurde. Damit würde letztendlich ein sozialer Ausschluss repro-
duziert und Migrant*innen als kulturell ‚Andere‘ markiert werden.66 Auch im 
Projektbericht in Haidhausen wird noch darauf hingewiesen, dass Arbeitsmi-
grant*innen ihre Umwelt nach „meist agrarisch-feudalistischen und familiären 
Deutungs- und Orientierungsmustern wahrnehmen.“67 Hier zeigt sich eine Kon-
tinuitätslinie kulturalisierender Deutungsmuster, in der Arbeitsmigrant*innen 
von einer westlichen Industriemoderne unterschieden werden. Jedoch waren es 
gerade die Nachkommen, wie der Projektbericht betonte, die eine einfache Zu-
ordnung in eine abgeschlossene Kultur unmöglich machten. Hier sei auf Alter, 
Geschlecht, Nationalität und nationale Minderheiten wie die Kurden in der Tür-
kei hinzuweisen. Daraus ergäben sich „Widersprüchlichkeiten und ‚Ungleich-
zeitigkeiten‘ der Alltagskulturen“, die in die interkulturelle Arbeit eingebunden 
werden müssten. So könne man „nicht einfach von zwei, drei oder mehr ganz-
heitlichen, sich gegenüberstehenden Kulturen aus[gehen].“68 Das Wissen um 
die je eigene Lebens- und Migrationsgeschichte der Jugendlichen sei daher un-
verzichtbar und könne mittels biographischer Interviews ermittelt werden, wie 
es bereits zeitgenössisch in der Bildungsarbeit mit Jugendlichen der Arbeiter*in-
nenschicht praktiziert wurde.69

Die Jugendarbeit beschränkte sich jedoch nicht darauf, soziale Ungleichheit und 
einen erfolgreichen Übergang in den Beruf auf die Frage der Anerkennung von 
kultureller Differenz und die pädagogischen Hilfestellungen im Alltag zu redu-
zieren. Gerade diese Kritik wurde zunehmend in einem kritischen Diskurs der 
Erziehungswissenschaft geäußert, der vor einer „Pädagogisierung des Auslän-
derproblems“ warnte.70 Eine politische Verbesserung der Lage der Migrant*in-
nen sei notwendig und könne nicht durch pädagogische Sonderbehandlungen 
gelöst werden. Davor warnten auch die Erziehungswissenschaftler*innen Franz 

66	 Für einen Überblick über die frühe Kritik an der interkulturellen Pädagogik vgl. Spies 2021, 
S. 876. 

67	 Albrecht 1983, S. 101. 
68	 Ebd., S. 103. 
69	 Vgl. ebd. S. 45. Diese Forderungen erscheinen überraschend aktuell, gilt es doch in der mig-

rationsbezogenen Sozialarbeit als essentiell, sich in narrativ-biographischen Gesprächsfüh-
rungen den Alltagswelten der Klient*innen dialogisch anzunähern, um diese nicht vorschnell 
unter starre Kategorien von kultureller Identität zu rubrizieren. Vgl. Spies 2021, S. 883. 

70	 Griese 1981, S. 124. Zum Anfang der 1980er Jahre distanzierte sich der Soziologe Hartmut 
Griese von früheren Positionen, die er noch in der gemeinsamen Publikation „Die Zweite Ge-
neration“ mit Achim Schrader und Bruno Nikles vertreten hatte. Er prägte daraufhin die Kritik 
an der Phase der ‚Ausländerpädagogik‘. Vgl. Eigenmann 2018, S. 110. 



142

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Hamburger, Lydia Seuss und Otto Wolter in ihrem zeitgenössisch viel beach-
teten Aufsatz „Über die Unmöglichkeit, Politik durch Pädagogik zu ersetzen“.71 
In dieselbe Kerbe schlug auch der Projektbericht von Ulrike Albrecht, der in 
Bezug auf die Situation der Arbeitslosigkeit migrantischer Jugendlicher auf die 
strukturellen Rahmenbedingungen der Stichtagsregelungen seit dem 31. No-
vember 1974 hinwies, die nachgereisten Familienangehörigen von Arbeitsmig-
rant*innen aus Ländern, die nicht der Europäischen Gemeinschaft angehörten, 
den Zugang zum Arbeitsmarkt verwehrte.72 Das betraf folglich nicht griechi-
sche, sondern hauptsächlich türkische Jugendliche des Jugendzentrums. Die 
Mitarbeiter*innen und die türkischen Jugendlichen kritisierten diese Regelung 
und demonstrierten im Jahr 1979 auf dem Pariser Platz im Stadtteil Haidhausen 
unter dem Motto „Wir wollen nichts anderes, als dass wir eine Arbeitsgenehmi-
gung und einen Arbeitsplatz bekommen“ für eine Aufhebung der Stichtagsre-
gelung.73 Auch wenn dies das Gesetz nicht zu Fall brachte, bewegte ein Begleit-
schreiben an das Bayerische Staatsministerium für Arbeit und Sozialordnung die 
Ministerialbürokratie zumindest zu einer Stellungnahme.74

Die Mitarbeiter*innen des Jugendzentrums begründeten ihre Unterstützung des 
jugendlichen Protests in der Tradition emanzipatorischer Jugendarbeit – insbe-
sondere mit der in den 1970er Jahren stark rezipierten Pädagogik der Befreiung 
von Paulo Freire.75 In dieser wurde angestrebt, dass sich ethnische Minderheiten 
aus Machtstrukturen einer herrschenden Kultur selbstbestimmt befreien. Über-
tragen auf die Situation in der Bundesrepublik sollten migrantische Jugendliche 
aus ihrem Status als hilfsbedürftige Objekte pädagogischer Bemühungen ent-
lassen werden. Im Jugendzentrum Haidhausen wurde daher eine „Erziehung 
zur Befreiung aus Unterdrückung und sanktionierter Unmündigkeit“ gefordert, 
die Jugendliche dazu ermutigen sollte, selbstbewusst für Gleichberechtigung 
einzustehen.76 Das umfasste „das Recht, gleich zu sein (rechtlich, politisch) als 

71	 Vgl. Hamburger/Seuss/Wolter 1984. 
72	 Zur Einordnung der bundespolitischen Debatten um die Stichtagsregelung vgl. Stokes 2022, 

S. 116–127. 
73	 Albrecht 1983, S. 168. 
74	 Die türkische Jugendgruppe brachte im Jahr 1979 ihre eigene Zeitschrift mit dem Titel „Gen-

çlik“ heraus, in der über den Protest gegen die Stichtagsregelung informiert wurde. Die Zeit-
schrift diente nicht nur dazu, „den einzelnen ausländischen Jugendlichen klar zu machen, daß 
sie mit ihren Problemen nicht alleine sind […]“. Auch Institutionen und Organisationen der 
Jugendarbeit wurden adressiert. Von ihnen wurde „Interesse für unsere Probleme, Unterstüt-
zung u. Solidarität bei der Durchsetzung unserer Forderungen“ erwartet. Türkische Jugend-
gruppe in Haidhausen (1979): Gençlik, Nr. 1, StM DE-KOE-1992-AWO-126, S. 1–2. 

75	 Vgl. Freire 1973. Philipp Eigenmann verweist darauf, dass sich bereits in den 1970er Jahren 
Akteur*innen in Zürich auf die Ideen Paulo Freires bezogen, um alternative Schulmodelle für 
italienische Arbeitsmigrant*innen zu entwerfen. Vgl. Eigenmann 2018, S. 107. 

76	 Albrecht 1983, S. 94. 



143

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

auch das Recht, anders zu sein (kulturell, religiös).“77 Dieser Kampf sollte sich 
jedoch nicht allein auf migrantische Kinder und Jugendliche beziehen. Mit dem 
Fokus auf Programme der Gemeinwesenorientierung sollten alle Belange der 
Bewohner*innen eines Stadtteils adressiert werden. Nicht nur die der ‚Migra-
tionsanderen‘, sondern alle Selbsthilfepotentiale der Bevölkerung sollten ‚von 
unten‘ aus den sanierungsbedürftigen Stadtteilen heraus gesteigert werden.78 
Darunter verstanden die Mitwirkenden im Projekt das Ziel, bei den Stadtteilbe-
wohner*innen „Bewußtwerdungsprozesse in Gang [zu] setzen und Mut […] zur 
Wahrnehmung und Verteidigung bürgerlicher Rechte“ zu wecken.79

Mit Verweis auf die Protestaktivitäten des AKA im Stadtteil Haidhausen zeigte 
sich das beispielhaft im gemeinsamen Kampf für mehr Mitbestimmungsrech-
te für Migrant*innen auf Bürgerversammlungen. Deutsche und ‚ausländische‘ 
Stadtteilbewohner*innen solidarisierten sich jedoch auch in Mieterinitiativen 
gegen die städtische Sanierungspolitik und gegen Diskriminierung auf dem 
Wohnungsmarkt. In dieser Hinsicht ging es auch nicht darum, nur für migranti-
sche Jugendliche ein eigenes Freizeitheim im Stadtteil Haidhausen bauen zu 
lassen. Es sollte ein „Internationales Jugendzentrum“ sein und auch Jugendliche 
der Mehrheitsgesellschaft im Stadtteil adressieren.80 Es ist daher nicht trivial, 
dass der Projektbericht unter dem Titel „Internationale Jugendarbeit im Stadt-
teil“ veröffentlicht wurde. Der Titel und die entwickelten Programmatiken ver-
weisen auf die Absicht, den engen Kreis der ‚Migrationsanderen‘ in sozialpäd-
agogischen Programmen zu überwinden und die vielfältigen Problemlagen zu 
adressieren, die im Stadtteil sichtbar werden.

5	 Zusammenfassung und Ausblick 
Im Untersuchungszeitraum erschienen die sogenannten ‚ausländischen‘ Jugend-
lichen zunehmend als öffentliche Problemfigur der gesellschaftlichen Aushand-
lung von Migration. Mediale, sozialwissenschaftliche und politische Akteur*in-
nen betonten vermehrt größere Integrationsprobleme, die im schlimmsten 
Fall zu einer ansteigenden Kriminalitätswelle der ‚zweiten Generation‘ führen 
würden. Gegenüber diesem Diskurs musste sich auch die Jugend- und Sozial-
arbeit verorten, die ab den frühen 1970er Jahren erste Programmangebote für 
migrantische Jugendliche schuf. 

77	 Ebd., S. 94. 
78	 Erprobt wurden diese Konzepte erstmals in den ‚Ghettos‘ US-amerikanischer Großstädte. In 

der Bundesrepublik griffen Akteur*innen der ‚Kritischen Sozialarbeit‘ dieses Konzept im Um-
gang mit gesellschaftlichen ‚Randgruppen‘ auf. Vgl. Reinecke 2021, S. 185–216. 

79	 Albrecht 1983, S. 177. 
80	 Ausländerarbeit in Haidhausen. Juni 1982. Arbeitskreis Ausländerfragen Haidhausen e. V., S. 6, 

StM DE-1992-AUSB-0254. 



144

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Im Beitrag wurde am Beispiel der Wissensproduktion des DJI auf die Ambiva-
lenz der sozialarbeiterischen Professionalisierung hingewiesen. Es waren gerade 
die sozialkritische Sozialisationsforschung der 1970er Jahre und das Ideal der 
Chancengleichheit, die migrantischen Jugendlichen und gleichaltrigen Jugend-
gruppen eigene, mitunter pathologische und kriminelle Lebenswelten zuschrie-
ben. Demgegenüber prägte das Modellprojekt im Stadtteil Haidhausen eine 
andere Vorstellung von der Rolle der Jugend- und Sozialarbeit. Migrantische 
Jugendgruppen versprachen Schutz und Orientierung und wurden nicht mehr 
als Integrationshemmnisse gedeutet. Das war eine nahezu konträre Einschät-
zung der migrantischen Jugendgruppen gegenüber der Auftaktstudie des DJI 
zur Professionalisierung der interkulturellen Jugendarbeit. 
Diese gegenteiligen Positionen selbst innerhalb einer einflussreichen Institution 
der Wissensproduktion über migrantische Jugendliche wie dem DJI in diesem 
Beitrag darzustellen, folgte der Motivation, die generellen „vielfältigen Motiv- 
und Interessenlagen in einer Einwanderungsgesellschaft“ sichtbar zu machen.81 
Es konnte überdies gezeigt werden, dass sich diese Vielfalt nicht allein auf den 
Bereich schulischer Bildung beschränkte. Sie trat in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts auch im außerschulischen Diskurs einer sich professionalisieren-
den und institutionalisierenden Jugend- und Sozialarbeit mit migrantischen 
Jugendlichen zu Tage. Der Projektbericht zum „Internationalen Jugendzentrum 
Haidhausen“ in München mag zwar nur einen Nebenschauplatz der damaligen 
bundesrepublikanischen Migrations- und Bildungspolitik darstellen. Völlig un-
bedeutend war er jedoch nicht. Das zeigt sich u. a. darin, dass der Projektbericht 
in den 1980er Jahren als „Münchner Modell“ Eingang in den Professionsdiskurs 
der interkulturellen Jugend- und Sozialarbeit fand.82 Auch der Protest der tür-
kischen Jugendgruppe im Haidhausener Jugendzentrum gegen die Stichtags-
regelung erlangte Aufmerksamkeit in der pädagogischen Fachliteratur.83 Für 
zukünftige Studien wäre es lohnend, die Entstehung der migrationsbezogenen 
Sozialarbeit in München stärker zu kontextualisieren. Dabei könnte insbesonde-
re der Frage nachgegangen werden, welche unterschiedlichen städtischen, wis-
senschaftlichen, religiösen und zivilgesellschaftlichen Gruppen sich um das ‚Pro-
blem‘ der Gestaltung von Freizeit- und Bildungsprogrammen für migrantische 
Jugendgruppen versammelten und welches Wissen über die Jugendlichen sich 
in städtischen Integrationspolitiken durchsetzte und handlungsleitend wurde.84

81	 Zloch 2023, S. 512. 
82	 Vgl. Auernheimer 1988, S. 190; Hamburger 1987, S. 358. 
83	 Vgl. Hamburger/Seuss/Wolter 1981, S. 177. 
84	 Für wertvolle Hinweise und Kritik danke ich den anonymen Gutachter*innen und den Her-

ausgeber*innen, insbesondere Sandra Wenk für die Begleitung der Veröffentlichung. 



145

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Quellen und Literatur 

Ungedruckte Quellen
DE-1992-AUSB-0254.
DE-KOE-1992-MJZW-003.
DE-KOE-1992-KJR-057.
DE-KOE-1992-AWO-126.

Gedruckte Quellen
Akpinar, Ünal/López-Blasco, Andrés/Vink, Jan (1980): Pädagogische Arbeit mit ausländischen 

Kindern und Jugendlichen. Bestandsaufnahme und Praxishilfen, 3. Aufl. München.
Albrecht, Ulrike (1980): Die Zweite Generation – Jugendliche zwischen zwei Kulturen. In: Jugend-

schutz heute 10 Nr. 2, S. 1–5.
Albrecht, Ulrike (1983): Internationale Jugendarbeit im Stadtteil. Ansätze und Erfahrungen einer 

innovativen Praxis. München.
Auernheimer, Georg (1988): Der sogenannte Kulturkonflikt. Orientierungsprobleme ausländi-

scher Jugendlicher. Frankfurt a. Main.
Deutscher Bundestag (1978): Stenographischer Bericht. 97. Sitzung. Plenarprotokoll 8/97.
Freire, Paulo (1973): Pädagogik der Unterdrückten. Bildung als Praxis der Freiheit, Reinbek bei 

Hamburg.
Griese, Hartmut M. (1981): Ausländer – zwischen Politik und Pädagogik: Beiträge zur Sozialisa-

tion und Identitätsproblematik der ‚Zweiten Generation‘ im Kindes- und Jugendalter. Bonn.
Hamburger, Franz/Seuss, Lydia/Wolter, Otto (1981): Zur Delinquenz ausländischer Jugendlicher: 

Bedingungen der Entstehung und Prozesse der Verfestigung. Wiesbaden.
Hamburger, Franz/Seuss, Lydia/Wolter, Otto (1984): Über die Unmöglichkeit, Politik durch Päd-

agogik zu ersetzen. Reflexionen nach einer Untersuchung, Bedingungen und Verfestigungs-
prozesse der Delinquenz bei ausländischen Jugendlichen. In: Griese, Hartmut M. (Hrsg.): Der 
gläserne Fremde. Bilanz und Kritik der Gastarbeiterforschung und der Ausländerpädagogik. 
Wiesbaden, S. 32–42.

Hamburger, Franz (1987): Modellversuche in der Stadtteilarbeit. In: Fuchs, Herbert Edgar/Woll-
mann, Hellmut (Hrsg.): Hilfen für ausländische Kinder und Jugendliche. Wege aus dem ge-
sellschaftlichen Abseits? Basel/Boston, S. 346–376.

Heckmann, Friedrich (1981): Die Bundesrepublik, ein Einwanderungsland? Zur Soziologie der 
Gastarbeiterbevölkerung als Einwandererminorität. Stuttgart.

Koch, Luitgard/Nowak, Gisela (1981): Schulbegleitende Hilfen für ausländische Hauptschüler. 
München.

O. V. (1977): „Gemeine Lumpen, Sauigels – rauswerfen“. SPIEGEL-Reportage über Gastarbeiter-
Kinder in der Bundesrepublik. In: Der Spiegel, Nr. 53, S. 46–52.

O. V. (1978): Ausländerkinder – „ein sozialer Sprengsatz“. In: Der Spiegel, Nr. 43, S. 86–94.
Richter, Helmut (1982): Einwanderungsland, subkulturelle Segregation und Hilfe zum Selbstsein? 

Perspektiven für eine Neuorientierung der Ausländerarbeit. In: Neue Praxis 12, H. 2, 116–128.
Scheib, Hermann (1980): Materialien zum Fünften Jugendbericht. Sozial besonders benachteiligte 

Gruppen von Kindern und Jugendlichen. München.
Schrader, Achim/Nikles, Bruno W./Griese, Hartmut M. (1979): Die Zweite Generation. Sozialisa-

tion und Akkulturation ausländischer Kinder in der Bundesrepublik, 2. Aufl. Kronberg.
Toprakoĝlu, Yusuf (1982): Ich heisse Yusuf Toprakoĝlu. Zweisprachige Autobiographie eines ju-

gendlichen Arbeitsemigranten. München.



146

Max Schellbach

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Literatur
Alexopoulou, Maria (2019): ‘Ausländer’ – A Racialized Concept? ‘Race’ as an Analytical Concept 

in Contemporary German Immigration History. In: Arghavan, Mahmoud u. a. (Hrsg.): Who 
can speak and who Is heard/hurt? Facing problems of race, racism and ethnic diversity in the 
humanities in Germany. Bielefeld, S. 45–67.

Alexopoulou, Maria (2024): Rassistisches Wissen in der Transformation der Bundesrepublik 
Deutschland in eine Einwanderungsgesellschaft 1940–1990. Göttingen.

Auernheimer, Georg (2016): Einführung in die Interkulturelle Pädagogik. Darmstadt.
Baader, Meike Sophia (2020): Von der Antiautorität zur Diversität. Soziale Differenzen in Kin-

derläden und Elterninitiativen in der Bundesrepublik von den 1970er Jahren bis heute. In: 
Geschichte und Gesellschaft 46, S. 200–230.

Demiriz, Sara-Marie (2021): Betreuung, Bildung und Beteiligung. Bildungspolitik für Gastarbeit-
er*innen im „Migrationsregime Ruhrgebiet“. In: Demiriz, Sara-Marie/Kellershohn, Jan/Otto, 
Anne (Hrsg.): Transformationsversprechen. Zur Geschichte von Bildung und Wissen in Mon-
tanregionen. Essen, S. 167–188.

Eigenmann, Philipp (2018): Vom Aktivismus zur Professionalität – Voraussetzungen und Folgen 
der Institutionalisierung interkultureller Pädagogik in den 1980er-Jahren. In: Hoffmann-Ocon, 
Andreas/Criblez, Lucien (Hrsg.): Jahrbuch für Historische Bildungsforschung. Schwerpunkt: 
Scheinbarer Stillstand – Pädagogische Diskurse und Entwicklungen in den Achtzigerjahren. 
Bad Heilbrunn, S. 89–118.

Espahangizi, Kijan (2022): Der Migration-Integration-Komplex. Wissenschaft und Politik in einem 
(Nicht-)Einwanderungsland. 1960–2010. Göttingen.

Jungk, Sabine (2021): Entdeckung von (wissenschaftlichen) Allianzen: Besonderheiten und Kon-
tinuitäten zeithistorischer Positionen der frühen Phase der Pädagogik und Sozialen Arbeit in 
der Migrationsgesellschaft. In: Jungk, Sabine (Hrsg.): Die erste Generation  – Pionier:innen 
der migrationsbezogenen (Sozial-)Pädagogik. Wissenschaftler:innen im Gespräch. Opladen, 
S. 14–42.

Kössler, Till/Steuwer, Janosch (2020): Kindheit und soziale Ungleichheit in den langen 1970er 
Jahren. In: Geschichte und Gesellschaft 46, S. 183–199.

Lehman, Brittany (2019a): Gendered Orientalism. Representations of the ’Turkish’ in the West 
German Press of the 1970s and 1980s. In: Hagemann, Karen/Harsch, Donna/Brühöfener, 
Friederike (Hrsg.): Gendering post-1945 German History. Entanglements. New York, Ox-
ford. S. 362–381.

Lehman, Brittany (2019b): Teaching Migrant Children in West Germany and Europe. 1949–1992. 
Cham.

Mecheril, Paul (2010): Migrationspädagogik. Hinführung zu einer Perspektive. In: Mecheril, Paul 
u. a. (Hrsg.): Migrationspädagogik. Weinheim, Basel, S. 7–22.

Nohl, Arnd-Michael (2014): Konzepte interkultureller Pädagogik. Eine systematische Einführung, 
3. Aufl. Bad Heilbrunn.

Reinecke, Christiane (2021): Die Ungleichheit der Städte. Urbane Problemzonen im postkoloni-
alen Frankreich und der Bundesrepublik. Göttingen.

Reinecke, Christiane/Löhr, Isabella (2024): Beyond the present, the nation, and Europe: Three 
different uses of history in reflexive migration studies. In: Migration Studies 12, S. 1–18.

Reinecke, Christiane/Mergel, Thomas (2012): Das Soziale vorstellen, darstellen, herstellen: So-
zialwissenschaften und gesellschaftliche Ungleichheit im 20. Jahrhundert. In: Reinecke, Chris-
tiane/Mergel, Thomas (Hrsg.): Das Soziale ordnen. Sozialwissenschaften und gesellschaftliche 
Ungleichheit im 20. Jahrhundert. Frankfurt a. Main, S. 7–30.

Rudloff, Wilfried (2014): Ungleiche Bildungschancen, Begabung und Auslese. Die Entdeckung 
der sozialen Ungleichheit in der bundesdeutschen Bildungspolitik und die Konjunktur des „dy-
namischen Begabungsbegriffs“ (1950 bis 1980). In: Archiv für Sozialgeschichte 54, S. 193–244.



147

Zwischen Sozialkritik und Kulturalisierung

https://doi.org/10.25658/e0sp-1w19

Sarasin, Philipp (2011): Was ist Wissensgeschichte? In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte 
der deutschen Literatur 36, S. 159–172.

Schellbach, Max (2025): Freizeit als Problem. Jugendarbeit mit ‚ausländischen‘ Jugendlichen im 
Kreisjugendring München-Stadt in den 1970er und 1980er Jahren. In: Migration erinnern. 
online unter: https://migrer.hypotheses.org/1770 [zuletzt abgerufen: 18. Mai 2025].

Schweitzer, Helmuth (1994): Der Mythos vom interkulturellen Lernen. Zur Kritik der sozialwis-
senschaftlichen Grundlagen interkultureller Erziehung und subkultureller Selbstorganisation 
ethnischer Minderheiten am Beispiel der USA und der Bundesrepublik. Münster.

Siouti, Irini/ Spies, Tina/ Tuider, Elisabeth/ Unger, Hella von/ Yildiz, Erol (2022): Methodologischer 
Eurozentrismus und das Konzept des Othering. In: Siouti, Irini u. a. (Hrsg.): Othering in der 
postmigrantischen Gesellschaft. Herausforderungen und Konsequenzen für die Forschungsp-
raxis. Bielefeld, S. 7–30.

Spies, Tina (2021): Interkulturelle Soziale Arbeit und soziale Ausschließung. In: Anhorn, Roland/
Stehr, Johannes (Hrsg.): Handbuch Soziale Ausschließung und Soziale Arbeit. Wiesbaden, 
S. 871–891.

Stokes, Lauren K. (2022): Fear of the family. Guest workers and family migration in the Federal 
Republic of Germany. New York.

Templin, David (2015): Freizeit ohne Kontrollen. Die Jugendzentrumsbewegung in der Bundesre-
publik der 1970er Jahre. Göttingen.

Thomsen Vierra, Sarah (2018): Turkish Germans in the Federal Republic of Germany. Immigration, 
Space, and Belonging, 1961–1990. New York.

Wagner, Phillip (2022): Egalisierung der Teilhabe? Sozial-liberale Bildungsreformen und die Ge-
sellschaftsgeschichte der Demokratie im Westdeutschland der 1960er- bis 1980er-Jahre. In: 
Archiv für Sozialgeschichte 62, S. 265–296.

Wenk, Sandra (2020): Die „Schule der Chancenlosen“. Hauptschulkritik und soziale Ungleichheit 
in den 1970er Jahren. In: Geschichte und Gesellschaft 46, S. 231–258.

Zloch, Stephanie (2023): Das Wissen der Einwanderungsgesellschaft. Migration und Bildung in 
Deutschland 1945–2000. Göttingen.

Zölls, Philip (2011): „Eine menschenwürdige Stadt wird uns nicht geschenkt, wir müssen sie 
erkämpfen.“ Stadtteilproteste in Haidhausen in den 1970er und 1980er Jahren. In: Pfeiffer, Zara 
S. (Hrsg.): Auf den Barrikaden. Proteste in München seit 1945. München, S. 191–199.

https://www.zotero.org/groups/4596542/collections/Y9H83J7M

Autor
Schellbach, Max
https://orcid.org/0009-0009-0816-6252

https://migrer.hypotheses.org/1770
https://www.zotero.org/groups/4596542/collections/Y9H83J7M
https://orcid.org/0009-0009-0816-6252

